
КРАЇНСЬКА
ПИСЕМНІСТЬ
ХІ-ХІV ст.:
розвінчання 
російських 
міфів

Viktor Moisiyenko

of the 11th–14th
Centuries:

The Ukrainian
Written Tradition

Debunking
Russian Myths



  
Українська писемність ХІ–ХІV ст.: розвінчання російських міфів =  

The Ukrainian Written Tradition of the 11th–14th Centuries: Debunking Russian 
Myths. Київ : Горобець, 2025. 32 с.

ISBN 978-966-2377-86-6  

У статті розглянуто проблему дослідження найдавнішої української рукопис-
ної спадщини й необхідність подальшого опублікування українських пам’яток, 
супроводжуючи їх ґрунтовними науковими кодикологічно-палеографічними та 
орфографічно-мовознавчими студіями. Наголошено на необхідності викриття заіде-
ологізованих і, по суті, ненаукових поглядів російських учених на культурно-мовну 
спадщину Русі, які вони по-ширюють у світовій гуманітаристиці, нав’язуючи викрив-
лений міф про те, що аж до XIV ст. українці, росіяни й білоруси начебто мали спільну 
давньоруську культуру, давньоруську мову і давньоруську писемність, спадкоємцем 
яких стала Московія–Росія. Спростування цієї псевдонаукової позиції залишається 
одним із найбільш актуальних завдань українських науковців-гуманітаріїв. 

The author addresses the issue of studying the earliest Ukrainian manuscripts and 
highlights the need for further publishing Ukrainian written monuments, accompanied with 
thorough codicological, palaeographic, and linguistic (especially orthographic) research. 
A special emphasis is placed on the necessity of exposing the ideologically driven and, in 
fact, unscientific views promoted by Russian scholars regarding the cultural and linguistic 
heritage of Kyivan Rus. These views, widely circulated in international scholarship, propagate 
a distorted myth claiming that until the 14th century, the Ukrainians, the Russians, and 
the Belarusians allegedly shared a common Old East Slavic culture, language, and literary 
tradition – a heritage supposedly inherited solely by Muscovy-Russia. Disproving this 
pseudoscientific narrative remains one of the most urgent tasks facing Ukrainian humanities 
scholars today.

УДК 163.1”10-13”
          М74

© Віктор Мойсієнко, 2025
© Тарас Шмігер, пер. на англ., 2025 

© Видавництво «Горобець», оригінал-макет, 2025ISBN 978-966-2377-86-6  

М74

Київ–Житомир
2025

За матеріалами доповіді на засіданні Президії  
НАН України 8 січня 2025 року

розвінчання 
російських 
міфів

Обкладинка Олександр Калмиков
Дизайн, верстка Володимир Гурович

Видавництво «Горобець»
Вул. Скарбова, 24, м. Київ, 03170  
Свідоцтво ДК № 2852 від 16.05.2007 р.



2 3

ки мови долучилися до створення і розвитку концепції «русского міра» 
в науці, що, зрештою, і призвело до нинішньої російської агресії проти 
України. Так, я не обмовився: російські славісти-філологи своїми праця-
ми сприяли і наближали вторгнення Росії в Україну. 

Загалом російські науковці-гуманітарії вже понад 200 років прово-
дять «спецоперацію» з поширення викривленої російської історії у світі. 
Вони послідовно нав’язують світовій гуманітаристиці міф про спільну 
до XIV ст. для українців, росіян і білорусів давньоруську народність, дав-
ньоруську культуру, мову і писемність, а деякі з них, зокрема А. Турілов, 
продовжують його навіть на XV ст. Майстерно маніпулюючи народо- та 
мовоназвами «русский» і «российский», вони завели етно- і глотогенез 
східних слов’ян у глухий кут, називаючи світські українські й білорусь-
кі писемні пам’ятки «древнерусскими» або й просто «русскими», а бо-
гослужбові – церковнослов’янськими російської («русской») редакції.  
А відтак, кожен росіянин (і не лише «русский» , а й бурят, калмик, че-
ченець, дагестанець та ін.) знає, що витоки російської мови, культури 
та історії лежать у Києві, і на риторичне Несторове «откуту єсть пошла 
Руская земля» однозначно відповідають – із нашого давнього «русско-
го» Києва. 

Російські гуманітарії своїми студіями переконали в цьому абсурді не 
лише самі себе та свої поневолені народи, а й, незважаючи на очевидні 
протиріччя, більшість закордонних і, на жаль, чимало українських меді-
євістів. Наприклад, попри проголошену спільність (єдність) розвитку 
мови та культури трьох східнослов’янських народів до XIV  ст., росій-
ські історики впродовж трьох століть після змінення назви своєї країни з 
Московії на Росію впроваджували народо- та мовоназву «русский», спо-
творюючи тим самим сприйняття давньоруської реальності, тобто вся 
культурно-мовна спадщина Русі в їхніх студіях стає нібито російською 
(московською), а Україна й Білорусь до цієї історії начебто й не дотичні. 
Наведу на підтвердження кілька цитат. 

В.  Виноградов: «Процес перекладу пам’яток південнослов’янської та 
західнослов’янської літератури, а також візантійських та західноєвропей-
ських, російською («на русскій» в оригіналі, – В.М.) церковнослов’янська 
мова супроводжувалася творенням нових слів»3.

Н.  Трубецькой: «Цей вираз (дописемний період, – В.М.) як і інші 
позначення для різних періодів зміни звукового ладу російської мови, я 
вживаю суто умовно. Під дописемним періодом я розумію період, що по-

3	 Виноградов В. В. Избранные труды. История русского литературного языка. Москва, 1978. 
С. 260.

Б ез усвідомлення періоду Русі до XIV  ст. як невід’ємного склад-
ника українського мовного минулого годі зрозуміти наше мов-
не сьогодення. Підвалини майбутньої української мовної норми 
(виразних українських мовних рис) прописані вже в найдавні-

ших рукописних текстах ХІ  ст., а зародилися кількома століттями ра-
ніше. Однак вченим-медієвістам (як українським, так і закордонним) 
складно досягти цього усвідомлення, допоки вони не вичавлять із себе 
бацилу «русского міра». «Русскій мір» – це не лише російські мова, літе-
ратура, балет, а й російська наука, передовсім гуманітаристика. Стаття 
Путіна про єдність українців і росіян не постала й не могла постати на 
порожньому місці. Російська спеціальна воєнна операція – це не лише 
російські солдати, які зайшли на українську землю. Директор «Ерміта-
жу» Михайло Піотровський в інтерв’ю «Російській газеті» відверто за-
уважив, що культура також є своєрідною спецоперацією: «Наші останні 
виставки за кордоном – це просто потужний культурний наступ. Якщо 
хочете, свого роду «спецоперація». Яка багатьом не подобається. Але ми 
наступаємо. І нікому не можна дати завадити нашому наступу…. До по-
чатку спецоперації в Україні виставки російських музеїв були всюди…. 
Це й була наша, якщо хочете, «спецоперація», наш культурний наступ»1. 
Російська наука, безумовно, є такою ж самою. Один зі стовпів ідеології 
«русского міра» Володимир Гундяєв (патріарх Кирило) слідом за Воло-
димиром Путіним позиціонує Росію як державу-цивілізацію з власним 
набором цінностей. А звідки ж узялася ця російська цивілізація? Від-
повідь дає російська наука: «І тепер уже можна назвати те місце, звідки 
виросла наша (тобто російська, – В.М.) цивілізація, яка нині займає 
значну частину Євразії, – це північно-західна частина Старокиївської 
гори. Територіальним ядром  давньоруської («древнерусской» в оригіна-
лі – В.М.) цивілізації є Київ»2.

Не акцентуючи увагу на постатях відвертих шовіністів, таких як 
П. Струве, І. Ільїн, О. Дугін та ін., слід зазначити, що й російські істори-

1	 «Все мы милитаристы и имперцы. Война – это самоутверждение нации». Медуза. 24.06.2022. 
http://surl.li/sbvhyl 

2	 Поляков А. Киевская Русь как цивилизация. Оренбург 2010. С. 115.



4 5

чався до появи російської («русской» в оригіналі, – В.М.) писемності та 
закінчився приблизно в середині ХІІ ст.»4.

Н. Толстой: «Найдавнішою датованою пам’яткою російського («русско-
го» в оригіналі, – В.М.) ізводу є Остромирове Євангеліє – євангеліє, пере-
писане для новгородського посадника Остромира у 1056–1057  рр. З цієї 
пам’ятки можна розпочинати майже тисячолітню історію російської літера-
турної мови («русского литературного языка» в оригіналі, – В.М.)5.

Н.  Мещерський: «Було визначено, що співвідношення власне росій-
ських («русских» в оригіналі,  – В.М.) та старослов’янських мовних 
елементів у різних пам’ятках давньоруської («древнерусской» в ори-
гіналі,  – В.М.) писемності коливається залежно від жанру твору і від 
ступеня освіченості автора, а частково й переписувача того чи іншого 
рукопису. Було з’ясовано, що, крім писемності цією змішаною мовою 
(давньоцерковнослов’янською російського («русского» в оригіналі, – 
В.М.) ізводу), в Давній Русі була й така писемність, що створювалася 
суто російською мовою («на чисто русском языке» в оригіналі, – В.М.)6.

У всіх наведених вище фрагментах глотонім «русский» однозначно пе-
рекладається як «російський», так само й іншими мовами: нім. russische, 
англ. russian, фр. russe, тобто в читача, особливо закордонного при пере-
кладі його мовою, не виникає жодного сумніву щодо належності писемної 
спадщини, про яку йдеться в працях російських славістів, – вона росій-
ська, а українська чи білоруська мови тут ні до чого. Чи зможе він зро-
зуміти, що тут ідеться й про українську чи білоруську мову? – питання 
риторичне. Ні. Така термінологічна еквілібристика призвела до усунення 
українців і білорусів як суб’єктів Русі й ототожнення їх із росіянами. 

Зрештою, проголошена росіянами як догмат єдність і спільність 
східних слов’ян до XIV ст. не зупиняла їх в одноосібному привласненні 
спадщини Русі. Б.  Сапунов у 1978  р. під грифами Академії наук СРСР 
та Міністерства культури СРСР опублікував працю «Книга в России в 
ХІ–ХІІІ вв.». Звернімо увагу, не в Русі, а саме в Росії. Якщо слово «Русь» 
закордонні славісти в перекладі хоч якось могли пов’язати з Україною та 
Білоруссю, то хоронім «Росія» однозначно – ні. Чи можна було уявити в 
радянські часи опубліковану книгу під назвою «Книга в Україні/Білорусі 
в ХІ–ХІІІ ст.»?

4	 Трубецкой Н. О звуковых изменениях русского языка и распаде общерусского языкового един-
ства. В кн.: Трубецкой Н.С. Избранные труды по филологии. Москва, 1987. С. 146.

5	 Толстой Н. Церковнославянский и русский: их соотношение и симбиоз. В кн.: Лекции лауре-
атов Демидовской премии (1993–2004): 1994 год. Екатеринбург, 2006. С. 73.

6	 Мещерский Н.А. История русского литературного языка. Ленинград, 1985.

Однак сьогодення вимагає принципово інших засадничих підходів 
до сприйняття мовної ситуації в Русі періоду появи перших писемних 
текстів, а саме:

•	 Середньовічна Русь (Київська Русь, Руська Держава, Давня Русь) – 
це невід’ємна частина української культури, літератури, малярства, 
архітектури, писемності;

•	 Русь-Україна ХІ–XIV ст. – невід’ємна частина українського мов-
ного минулого;

•	 підвалини української мовної норми (виразні українські мовні 
риси) зародилися в дописемний період і відображені в найдавніших 
рукописних текстах ХІ ст.; 

•	 зародження й розвиток наукових поглядів та відповідної терміно-
логії щодо історії Русі відбувся в ХІХ ст., в період, коли українці й 
білоруси не мали своєї держави і не могли спростовувати міфотвор-
чість московських учених про спільну історію та триєдиний народ;

•	 завдання українських славістів полягає у спростуванні російських 
етно- та глотонічних міфів шляхом створення власного наукового про-
дукту на основі скрупульозного й аргументованого аналізу найдавні-
ших пам’яток нашої писемності; впровадженні нової об’єктивної тер-
мінології; пропагуванні цих досліджень серед закордонних славістів.

Є всі підстави поділяти найдавніший писемний період Русі (до ХІV ст.) 
на такі етапи:

•	 період української писемності (оригінальні й переписані тексти, 
створені в скрипторіях Києва, Володимира (на Волині), Галича) – 
від ХІ ст.;

Напис ХІІ ст. на стіні Софійського собору: о горе тобѣ андрониче охъ тобѣ нѣбоже че-
моу ѥси зьло сьтворил[ъ] то [не в]ѣдае никъто же то[л]и те звѣлѣ Коуз[ма] (джерело: Кор
нієнко В. В. Корпус графіті Софії Київської (XI – початок XVIII ст.). Ч. VІІІ: 
Південні внутрішня та зовнішня галереї. Київ, 2018. C. 440, табл. CCXLII, 1.)



6 7

•	 період новгородської писемності (оригінальні й переписані тексти, 
створені в писемних центрах Новгорода і Пскова) – від ХІ ст.;

•	 період білоруської писемності (оригінальні й переписані тексти, 
створені в писемних центрах Полоцька і Смоленська) – від ХІІІ ст. 

Від ХІV ст. з’являються оригінальні писемні пам’ятки й на Московії. 
Відтоді можна виокремлювати період московської писемності (оригі-
нальні й переписані тексти, створені в писемних центрах Московії).

Світська й церковнослов’янська писемність в Русі. Від ХІ ст. ми маємо 
світські тексти (написи-графіті, грамоти, написи на різних предметах, 
покрайні записи на церковнослов’янських книгах), кількість яких з кож-
ним століттям зростала. Український історик В’ячеслав Корнієнко опу-
блікував 12 томів корпусу графіті зі стін Софійського собору, з яких до 
ХІ–XIV ст. належать кілька сотень написів. Є також графіті цього пері-
оду в Кирилівській церкві та церкві Спаса на Берестові. Належність їх до 
давньої русько-української писемної традиції очевидна, великою мірою 
вони відображають тогочасний стан говіркової української мови. 

На рисунках наведено два приклади графіті ХІІ ст. зі стін Софійсько-
го собору в Києві. Ці та сотні інших написів красномовно свідчать про 
мовну присутність русинів-українців у мовному просторі тогочасної Русі.

Крім світської маємо багату писемність церковно-релігійного характе-
ру в Русі-Україні. 

На основі наявних на сьогодні хрестоматій, збірників, альбомів україн-
ської писемної спадщини7 можна говорити про щонайменше 110–115 ру-
кописних книг XI–XIV ст., написаних церковнослов’янською мовою укра-
їнської редакції. На особливу увагу заслуговує електронний реєстр «Укра-
їнська рукописна книга»8, який зараз створюють у рамках проєкту «По-
вертаємо в Україну культурну спадщину» і який постійно доповнюється.

До української писемної спадщини ХІ ст. належать Реймське Єванге-
ліє, Остромирове Євангеліє (1056–1057), Турівське Євангеліє, Ізборник 
Святослава (1073), Ізборник Святослава (1076), Архангельське Єванге-

7	 Огієнко І. Пам’ятки старослов’янської мови Х–ХІ віків. Історичний, лінгвістичний і палеогра-
фічний огляд з повною бібліографією та альбом 155 знимків з пам’яток з кирилівською тран-
скрипцією. Варшава, 1929. С. 103–188; Шевельов Ю. Історична фонологія української мови. 
Харків, 2002. С. 280–289; Історія української мови. Хрестоматія Х–ХІІІ ст. Упоряд. В. Німчук. 
Харків, 2018; Запаско Я. Українська рукописна книга. Львів, 1995; Гнатенко Л. А. Слов’янська 
кирилична рукописна книга ХІІ–ХІІІ ст. з фондів Інституту рукопису Національної бібліотеки 
України імені В. І. Вернадського. Каталог. Кодиколого-палеографічне та графіко-орфографіч-
не дослідження. Палеографічний альбом. Київ, 2012. 

8	 Реєстр «Українська рукописна книга». https://ukrmanuscript.com/catalog?regionType=all&s= 

ліє (1092), Пандекти Антіоха, Життя Кіндрата, Життя Теклі, Чудівський 
Псалтир, Бичківський Псалтир, Уривки зі службової мінеї/Мінея Ду-
бровського, 13 Слів Григорія Богослова, Супрасльський збірник, Синай-
ський патерик. Усі ці пам’ятки переписано або в Києві, або русинами – 
вихідцями з Русі-України, і наразі жоден славіст аргументовано цього не 
спростував. Звичайно, ця очевидність повністю перекреслює тлумачення 
російськими славістами культурно-мовної спадщини Русі до XIV ст.

Прокоментуємо народження російських наукових міфів. 

Міф 1. Неперервність і тяглість російської писемності й мови від Русі 
до Московії і до сьогодення. Московська писемна традиція, яку в усьому 
світі знають як російську («рус-
скую»), писемно засвідчена від 
XIV  ст. Очевидність цього твер-
дження яскраво ілюструє відсут-
ність до XIV  ст. посилань на мос-
ковські пам’ятки у численних слов-
никах, хрестоматіях, антологіях 
«древнерусского языка» та «древ-
нерусской литературы». Тому, як
що зі Словника «древнерусского 
языка» ХІ–XIV  вв.9 (на сьогодні 
опубліковано 13 томів) прибрати 
українські, білоруські й новгород-
сько-псковські10 приклади до слов-
никових статей, то ілюстрацій із 
московських пам’яток залишиться 
заледве на один том. Так, у першо-
му томі наведено 7508 покликань на всього лише 18 оригінальних укра-
їнських пам’яток та їх пізніші списки (а в реєстрі джерел цього словника 
українських текстів набагато більше), а саме: 

1) Святославів збірник (1076) – 337 цитат; 
2) Життя Федора Студита (XII ст.) – 227;
3) Життя Феодосія Печерського (XII ст.) – 192;
4) Сказання про Бориса і Гліба (ХІІ ст.) – 126; 
5) Єфремівська Кормча (XII ст.) – 529; 
6) Руська Правда (1280) – 54; 

9	 Словарь древнерусского языка XI–XIV вв. Т. 1–13. Москва, 1988–2023.
10	Новгородсько-псковська і московська – це різні писемні традиції.

Напис ХІІ ст. на стіні Софійського со-
бору: коупри[ѧ]не гора[з]дъ еси елы соуи 
расъсмаглица ми (джерело: Корнієнко В.В. 
Корпус графіті Софії Київської (XI – по-
чаток XVIII ст.). Ч. VI. Приділ архангела 
Михаїла. Київ, 2015. C. 143)



8 9

7) Пандекти Никона Чорногорця (1296) –453; 
8) Троїцький збірник (ХІІ/ХІІІ ст.) – 151; 
9) Устав студійський церковний і монастирський (ХІІ/ХІІІ ст.) – 169; 
10) Рязанська Кормча (1284) – 776, 
11) Ярославський збірник (ХІІІ ст.) – 228; 
12) Пандекти Никона Чорногорця (XIV ст.) – 761; 
13) 16 слів Григорія Богослова з тлумаченнями Никити  

              Іраклійського (XIV ст.) – 1142; 
14) Хроніка Георгія Амартола (XIII/XIV ст.) – 645; 
15) Троїцький збірник (кін. XIV ст.) – 218; 
16) Лаврентіївський літопис (1377) – 369;
17) Палея (1406) – 561; 
18) Іпатіївський літопис (бл. 1425) – 570. 
Російські історики мови ще за радянських часів започаткували про-

єкт «Словарь русского языка ХІ–XVІІ вв.». Чому вони назвали його саме 
так: «русского», а не «древнерусского»? Відповідь очевидна: оскільки до 
XIV ст. пам’яток із Московії, власне московських пам’яток зі специфічни-
ми рисами їхньої мови, немає, а від XV–XVІ ст., особливо XVІІ ст., таких 
текстів уже багато, то потрібно розширити часові рамки. Суть наукової 
маніпуляції полягає в тому, що в словниковій статті першими наведено 
цитати з українських пам’яток, а потім їх підкріплено вже московськими 
джерелами XV–XVІІ ст. При цьому складається враження безперервнос-
ті російської мовної традиції від Русі до Московії.

Продемонструємо, як це виглядає на прикладах конкретних словнико-
вих статей.

Лексема бѫбънъ у всіх історичних лексиконах російської мови має 
найдавніші покликання (до XІV ст.) лише на українські писемні джере-
ла [Срзн.: І, 188; СлРЯ: 1, 343; СДЯ: І, 321–322]11, причому саме в укра-
їнському варіанті звучання – бубънъ або бубонъ; але в СлРЯ після циту-
вання цих українських рукописів наведене ще посилання лише на одну 
московську пам’ятку за 1480 р., а московський варіант бубенъ – бубенецъ, 
бубенистъ бубенчикъ – трапляється лише в текстах від кінця XVІ– XVІІ ст. 
[СлРЯ: 1, 343].

11	Список скорочень назв словників:
	 СлРЯ – Словарь русского языка ХІ–ХVІІ вв. Москва, 1975–2015;
	 Срзн. – Срезневский И. Словарь древнерусского языка. Репринт. изд. Москва, 1989;
	 СДЯ – Словарь древнерусского языка (ХІ–ХІV вв.). Москва, 1988–2023;
	 ССЯ – Словарь старославянского языка. Репринт. изд. СПб, 2006.

Інший приклад: прѣдъсловьѥ – в оригінальних пам’ятках слово засвідче-
не саме в найдавніших текстах української писемності: Галицькому Єван-
гелії (1144), Христинопільському Апостолі (ХІІ ст.), Рязанській кормчій 
(1284) [Срзн.: ІІ, 1639; СлРЯ: 18, 209]. У СлРЯ перша цитата також за 
Галицьким Євангелієм (1144), потім на список XV ст. з Життя Феодосія 
Печерського, а далі три цитати з пам’яток XVІ–XVІІ ст. [СлРЯ: 18, 209].

Зрештою, дуже цікавий приклад: коуріцѧ – ꙗко же коуріцѧ гнѣздо своѥ подъ 
крілѣ з покликанням на Галицьке Євангеліє (1144), у Срзн. наведено цю 
саму цитату з посиланням на Юріївське та згадане Галицьке Євангелія 
[Срзн.: І, 1378], у СлРЯ переписано ту саму цитату, а також подано піз-
ніші вже з московських пам’яток від XV ст. [СлРЯ: 8, 139]. Цікаво, що 
в південнослов’янських текстах це слово не засвідчене. У Slovníku jazyka 
staroslověnského є лише коуръ [ССЯ: ІІ, 86]. Тобто дуже ймовірно, що це 
слово утворили русини-українці в ХІІ ст., проте в такому вияві в україн-
ській мові воно не збереглося, але «подарунком» скористалися москвини, 
в мові яких цей українізм став нормою. 

Міф 2. Суть другого російського міфу полягає в тому, що орфографіч-
ні норми в церковнослов’янських текстах започатковувалися одночасно 
в Києві, Галичі, Володимирі (на Волині), Полоцьку, Новгороді, Москві, 
Суздалі та в інших містах, а тому вони «общерусские».

Хто ж направду впровадив у Русі перші мовно-орфографічні тенден-
ції/правила/норми при переписуванні церковнослов’янських книг?

Слід зауважити, що факт перекладу Святого Письма на відому Кири-
лові й Мефодію одну зі слов’янських мов чи на її окремий діалект уже від-
крив для слов’янської людності скриньку Пандори. Для моравця (чеха чи 
словака), словенця, серба, хорвата, македонця, болгарина, русина-україн-
ця, русина-новгородця, русина-білоруса не було тоді особливих заборон і 
обмежень для внесення своїх місцевих мовних елементів. Після прийнят-
тя християнства на Русь потрапляли книги з різних місцевостей. І хоча 
з Болгарії їх було чи не найбільше, але незаперечно, що такі книги при-
ходили і з Македонії, і з Сербії, і з Моравії. Тому різнокнижна культурна 
традиція книг, які опинялися в Русі, передовсім у Києві (до того ж вони 
були кириличні й глаголичні), потребувала якоїсь уніфікації. Очевидно, 
якби цей книжний церковнослов’янський шлях сягав лише однієї тра-
диції, наприклад болгарської, мабуть, не так швидко вироблялася б ота 
найдавніша київська (українська) писемна традиція. Саме різноманіт-
тя церковнослов’янських ізводів/редакцій книг, що потрапляли на Русь, 
стало вагомим стимулом для відпрацювання своєї особливої норми, яка 



10 11

мала б постати над іншими мовно-орфографічними нормами рукописів 
різних редакцій. Бо ж неможливо було в тому ж таки Києві підтримувати 
й продовжувати відразу кілька писемних редакцій. 

Якими ж були відхилення, які виходили з-під пера русинів-українців у 
переписаних рукописах з різних південнослов’янських протографів і які 
згодом російські науковці назвали першими «древнерусскими/русскими» 
орфографічними нормами?

Від ХІХ  ст. російські мовознавці виділяють від 7 до 15 орфографіч-
но-мовних рис із церковнослов’янських текстів, які стали основою тієї 
міфічної єдності церковнослов’янської мови російської редакції для всіх 
східних слов’ян періоду Русі до XІV ст. І попри те, що українські й деякі 
закордонні славісти переконливо аргументували, що від ХІ ст. на Русі чіт-
ко протиставляються південна (українська) та північна (новгородська) 
редакції церковнослов’янської мови, все ж, як у ХІХ і ХХ ст., так і зараз, 
російські славісти впевнено дотримуються непохитної ідеологічно-лінг-
вістичної догми12. 

За логікою московських славістів наведені вище «общерусские» осо-
бливості, або норми, від ХІ ст. одночасно впали на всі руські землі – від 
Галича й Києва до Новгорода й Суздалі. Чи слід думати, що писці київ-
ські, новгородські, суздальські та інші, переписуючи церковнослов’янські 
тексти, постійно комунікували один з одним, щоб не внести в текст чо-
гось дуже індивідуального, щоб не порушити встановлену кимось звер-
ху(?) норму. Але ж це твердження не має жодного зв’язку з реальністю. 
Більшість (за винятком кількох новгородських) пам’яток ХІ  ст. пере-

12	Наприклад, цитата з академічного російського видання [8, с. 38–39]: «Несмотря на опреде-
лённые региональные различия (например, отражение цоканья в новгородских памятниках), 
большинство церковнославянских памятников, написанных на обширной восточнославян-
ской территории, характеризуется единством лингвистических норм. Основные черты русско-
го извода:
•	 буквы ѹ, у на месте ѫ и «неэтимологическое» использование ѫ. Примеры: кѹпѣль, водѹ, 

дрѫже (звательная форма);
•	 использование буквы ѧ вместо ꙗ, а, и наоборот по отношению к орфографии старославян-
ских памятников;

•	 написания с начальным ѹ-, соответствующим ю- в старославянской орфографии. Примеры: 
ѹгъ, ѹноша;

•	 написания ъръ, ълъ, ьрь или ър, ъл, ьр на месте этимологических *ТъrТ, *ТъlТ, *ТьrТ. 
Примеры: търгъ, търъгъ, вълкъ, вьрьвь;

•	 написания, отражающие «полногласие». Примеры: городъ, дерево;
•	 ж на месте праславянского *dj: прѣже, рожьши; и ч на месте праславянского *tj (спорадичес-
ки): чужии, хочю;

•	 окончания творительного падежа единственного числа -ъмь, -ьмь (в старославянских памят-
никах -омь, емь) и др.».

писано в столиці Русі, в Києві, і переписували їх місцеві русини-кия-
ни, вносячи ті власні особливості, які москвини назвали «общерусской» 
орфографічною нормою. 

То ж хто, коли і де вперше зробив, свідомо чи випадково, під впливом 
власної говірки, відхилення від протографів?

Наприклад, писець Остромирового Євангелія дяк Григорій, пишу-
чи пьрвѣѥ або прѣжє, певне, й не здогадувався, що допускав помилку, адже в 
протографі було прьвѣѥ і прѣждє. Як не картав себе за ненавмисне відхилен-
ня від протографа, пишучи лицѧ, нарицѧѥмыи, сьрьдьцѧ хоча в оригіналі було 
лица, нарицаѥмыи, сьрьдьца. Вочевидь, 
це було написано випадково, тому 
лише кілька разів він допустив такі 
відхилення. А, наприклад, київські 
писці обох Святославових збірників 
та Архангельського Євангелія через 
кількадесят років, мабуть, бачили ці 
тексти з подібними відхиленнями й 
не сприймали їх за недолік – у їхніх 
текстах значно більше таких напи-
сань. Якщо Григорій запровадив 
писати ж замість жд лише в небага-
тьох словах, про що йшлося вище, 
але, наприклад, у слові одежда ще по-
слідовно -жд, то вже через 20 років 
писець Святославового збірника 
(1076) поширив говіркову рису й 
на це слово – у нього вже одежа. Ми 
не заперечуємо, що така вимова, 
можливо, була поширена і в інших 
регіонах Русі, але ж ці ознаки знаходимо в перших пам’ятках, переписаних 
саме в Києві. Тому надалі ця започаткована в Києві норма ширилася в різ-
них напрямках на підкорені слов’янські і неслов’янські народи.

Повертаючись до постаті дяка Григорія, з великою ймовірністю може-
мо припускати, що він був русином-киянином. На щастя для дослідників, 
він написав від себе приписку наприкінці євангельського тексту. Імені 
Владимир, як видно з приписки, Григорій не знав, бо не називали так чоло-
віків ані в Києві, ані в Русі загалом, – тільки Володимир. Так само й слово 
град, яке він напевне знав, але в мовленні його був лише город, у приписці – 
новѣгородѣ. І, зрештою, жодного разу в тексті Євангелія не вжито дієслівну 

Приписка дяка Григорія в пам’ятці цер
ковнослов’янської мови української (київ-
ської) редакції – Остромировому Єван-
гелії (1056–1057), арк. 294 зв.



12 13

форму ІІІ особи однини з редукованим закінченням, що зараз є нормою 
української літературної мови. У Григорієвій приписці також читаємо на-
пише – да ижє горазнѣє сєго напишє.

У контексті наведеного матеріалу питання: носій якої мови був пер-
шотворцем «русской», «древнерусской», «общевосточнославянской» 
норми? – стає риторичним. У повсякденні він був носієм тогочасної (ста-
ном на 1056 р.) полянської, київської, української говірки. Може киянин 
дяк Григорій творив і «русскую» норму, як того дуже комусь хочеться, але 
при цьому розмовляв руською, тобто давньоукраїнською мовою.

Зазначу, що наведені вище київські пам’ятки ХІ ст. було добре вивчено, 
і навіть у більшості російських славістів не виникало сумнівів щодо їх ки-
ївського походження (хоча текстів з Києва в ХІ ст. було значно більше). 
Вони й стали першовзірцями, на які так чи інакше в подальшому орієнту-
валися писці з різних теренів Русі.

Зі столиці ця київська писемна традиція і, відповідно, започаткована 
редакція церковнослов’янської мови поступово переходить до Галицько-
Волинського Королівства, де вона не лише продовжує київську, а й уви-
разнює її – спостерігається проникнення небувалої доти кількості міс-
цевих говіркових елементів. Аналіз і порівняння орфографії та мови цих 
рукописів дає підстави говорити про функціонування в нашому русько-
українському Галицько-Волинському Королівстві з коронованим волода-
рем – королем Русі вже не просто київської (української), а від 1144 р. 
(часу переписання Галицького Євангелія) галицько-волинської редакції 
церковнослов’янської мови.

Міф 3. Галицько-волинські тексти українські, київські чи «общерус-
ские», «русские»? Виразна окремішність галицько-волинської редакції 
церковнослов’янської мови була настільки очевидною, що російським іс-
торикам мови (О. Соболевський, О. Шахматов, М. Дурново та ін.) нічо-
го не залишалося, як визнати існування «отдельного галичско-волынского 
наречия древнерусского языка». Проте слід зауважити, що київського і 
московського наріччя давньоруської мови до XIV ст. ніхто з московських 
учених ніколи не виділяв. Російський історик мови Ф.  Філін стверджу-
вав: «Давньоруські племена перебували в стані найближчої спорідненості, 
вони були пов’язані один з одним розгалуженою мережею мовних шляхів, 
тому можливості діалектного взаємовпливу і значного поширення мов-
них змін у них мали були бути значними»13. Щоб зрозуміти абсурдність 

13	Филин Ф. П. Происхождение русского, украинского и беларусского языков. Москва, 1972. С. 629.

твердження російського вченого, спробуємо віднайти приклади впливу 
новгородських, московських, білоруських традицій на київську писемну 
традицію до XIV ст. Чи зможе хтось навести приклади новгородського 
чакання, відсутності ІІІ палаталізації чи акання в українських пам’ятках 
ХІ–ХІІІ ст.? Ні. На початках становлення писемності в Русі вплив був 
очевидно односпрямований: поширення київської й галицько-волинської 
писемності на новгородську, білоруську, а пізніше й на московську писем-
ність. Чого варті лише десятки прикладів українського ікавізму (напи-
сання и на місці ѣ) в новгородських грамотах. 

Повертаючись до окремішності галицько-волинського наріччя в па
м’ятках ХІІ–ХІІІ ст., слід зазначити, що в подальшому вона спрацювала 
не на користь сприйняття і розуміння закордонними славістами розви-
тку української писемної традиції, оскільки своєю виразністю затьма-
рила первинну материнську – київську традицію. Відкриття галицько-
волинських рукописів посилило погодінський міф про проживання в 
Києві великоросів до монголо-татарського нападу, оскільки менш вираз-
ні в мовному плані (за кількістю говіркових рис) київські тексти значно 
краще підходили на роль «общевосточнославянских», «общерусских» і 
взагалі просто «русских». 

Міф 4. Нульова аргументація для 
потрактування тексту, переписано-
го на Московії. Російські історики 
мови аргументують належність тек-
сту до московської писемної тради-
ції не наявністю своїх оригінальних 
рис, а відсутністю в пам’ятці оче-
видних київських, галицько-волин-
ських або новгородських. Це так 
звана нульова аргументація. Чим 
менше київський, галицько-волин-
ський або новгородський писець по-
милявся в бік своїх говіркових осо-
бливостей, тим більше шансів було 
в російського історика мови назва-
ти цю пам’ятку московською.

Як це працює, розглянемо на 
прикладі нещодавно опублікова-
ної в Росії української пам’ятки – 

Відображення заміни е на о після ши-
плячих у пам’ятці церковнослов’янської 
мови української (київської) редакції – 
Збірнику Святослава (1073): чоловѣка, 
арк. 179зв.

Відображення вузькодіалектної україн-
ської риси – написання закінчення -ов від-
повідно -ю у формі орудного відмінка од-
нини присвійних займенників у пам’ятці 
церковнослов’янської мови української 
(галицько-волинської) редакції – Віден-
ському Октоїху ХІІІ ст.: възьмъша съ собов 
вънѧ, арк. 50



14 15

Ярославський часослов ХІІІ ст. Попри те, що в тексті є сотні українських, 
власне, галицько-волинських особливостей, авторка робить висновок, 
що пам’ятку було переписано місцевим писцем із Залісся, проте не під-
тверджує свою думку наявними місцевими говірковими московськими 
рисами, а наводить ту ж саму нульову аргументацію: «Тому, незважаючи 
на те, що наше припущення будується на основі сукупності негативних 
ознак (виділення моє, – В.М.), ми вважаємо, що ЯЧ було написано на 
північно-східній території»14.

То ж навіщо московські славісти придумали «русскую/общерусскую/
общевосточнославянскую» редакцію церковнослов’янської мови?

Відповідь однозначна й незаперечна: багатюща писемна традиція в Русі 
до XIV  ст. оминала Залісся, тобто Московію. Писемність розвивалася в 
стольному городі Києві при князі та митрополичій резиденції. Від серед-
ини ХІ ст. на всю Русь вже були відомі два київські скрипторії – княжий та 
лаврський. Від ХІ ст. писемність розвивалася і в Новгороді, дещо пізніше, 
від ХІІІ ст. – в Полоцьку та Смоленську. Тому російські історики мови і 
загалом гуманітарії, усвідомлюючи, що на Московії до XIV ст. писемнос-
ті не було (довести належність тексту до XIV ст. до московської писемної 
традиції неможливо, оскільки ще ніхто не навів говіркових московських 
рис як доказ роботи місцевого заліського писця), мали якось вийти з цієї 
жахливої для кожного росіянина ситуації: навколо Московії в землях Русі 
впродовж трьох століть уже розвивалася писемність, малярство, а на За-
ліссі – нічого. Тому все характерне – київське, галицьке, волинське, новго-
родське, полоцьке – було проголошене спільним «общим и неразделимым» 
надбанням. Так Московія принаймні вже не губилася в цій спільній давньо-
руській писемності. Московські вчені в такий спосіб гіпотетично (на осно-
ві нульової аргументації) приписували їй місце поряд з київською та нов-
городською традиціями. І дарма, що до ХІV ст. немає жодної рукописної 
книги, яку можна було б аргументувати якимись московськими мовними 
рисами. Натомість є міфічна спільноруська «общерусская» народність, пи-
семність, редакція церковнослов’янської мови до ХІV ст. 

Отже, відповідь на питання: відколи можемо говорити про давньоу-
країнську редакцію церковнослов’янської мови? – шукаємо в площині 
здорового глузду, а не московської наукової міфології. Немислимо, аби 
така багатюща за середньовічними показниками писемна традиція (ки-
ївська та галицько-волинська XI–XIV ст.), яка налічує кілька сотень ру-
кописів, була позбавлена права називатися місцевою, тобто київською чи 

14	Андреев А., Афанасьева Т., Соболева А. Ярославский часослов второй половины XIII века. 
Исследование и издание текста. Москва, 2024. С. 149.

галицько-волинською, власне, українською. Невже в Києві, Галичі чи Во-
лодимирі (на Волині), наприклад у ХІІ ст., монахи-книжники, перепису-
ючи давні манускрипти, передовсім думали про те, як би раптом не ввес-
ти до тексту нічого місцевого, аби не порушити «общерусской» єдності. 
Очевидно, це стосується й писців із Новгорода, які також додавали своє 
цекання/чакання в рукописи і найменше думали про те, як це оцінять у 
стольному Києві. 

Отже, від XI ст., тобто від часу постання перших писемних текстів на 
теренах України-Русі, є всі підстави стверджувати про появу української 
редакції церковнослов’янської мови. 

Висновки. Вивчення розвитку слов’янських мов, насамперед східно
слов’янської групи, приводить до висновку про те, що все, створене в ХІ–
XІV ст. у Києві, Галичі, Володимирі (на Волині), Чернігові, слід вважати 
надбанням української писемно-мовної традиції, у Новгороді й Пскові – 
новгородської, у Смоленську й Полоцьку – білоруської, а в Муромі, Росто-
ві, Суздалі, Рязані, Твері, Москві – московської (російської). Звичайно, 
при цьому варто пам’ятати про роль культурно-релігійно-мовного центру 
Русі – Києва, де народжувалася руська писемна традиція (а відповідно, 
й норма), яка звідси безумовно ширилася на інші руські терени. Підкрес-
лю, йдеться про тексти, створені (мовлені й написані) місцевими носіями 
мови, а не принесені, як, наприклад, Рязанська Кормча чи Ярославський 
Часослов, на Московію з Києва чи Волині.

Фундаментальні риси української мови закладалися на протоукраїн-
ських землях після розпаду праслов’янської мовної єдності і в період по-
яви в Русі-Україні перших оригінальних (графіті, написи на предметах) 
і переписуваних (богослужбові книги) пам’яток виразно засвідчені вже 
від середини ХІ ст. У світських (оригінальних) написах тогочасне русь-
ко-українське говіркове мовлення виявлене очевидно; у переписувані бо-
гослужбові книги народно-розмовна стихія проникає поступово і з часом 
наростає: церковнослов’янська мова набуває явних ознак спочатку місце-
вої київської, а потім галицько-волинської редакції. Ці говіркові україн-
ські риси, які згодом стали нормою нашої мови, послідовно виявлено як у 
світських, так і в церковно-релігійних текстах від найдавнішого періоду 
русько-української писемності й дотепер. 

Отже, тяглість розвитку української мови як окремої слов’янської 
структури щонайменше від ІХ–Х ст. є незаперечною.

Після хрещення Русі-України до принесеної з різних центрів сло
в’янської книжності, передовсім з Болгарії, церковнослов’янської мови 



16

потрапляють місцеві мовні ознаки. Тому мову перших переписаних у 
київських скрипторіях церковних книг – Реймського Євангеліє (перша 
половина ХІ ст.), Остромирового Євангеліє (1056–1057), Турівського 
Євангеліє (середина ХІ ст.), Пандектів Антіоха (ХІ ст.), Святославових 
збірників (1073 і 1076), Архангельського Євангеліє (1092) тощо – на-
зиваємо церковнослов’янською мовою київської або русько-української 
редакції. І саме ця русько-українська (а не «общевосточнославянская» і 
не «общерусская» і вже точно не «русская») редакція з часом поширю-
ється на інші терени Русі.

ukrmanuscript.com



Луцьке Євангеліє XІV ст.
________________________________________

The Lutsk Gospel of 14th century

Луцьке Євангеліє XIV ст. – одна з найдавніших богослужбових книг України, що збереглася до наших 
днів. Рукопис належить до пам’яток галицько-волинської книгописної школи. Він якнайкраще демон-
струє характерні для цієї школи графічні та мовні особливості. Маргіналії (записи на полях книжки), а 
також мовні та палеографічні ознаки свідчать про те, що місцем написання книги був Спаський  
Красносельський монастир поблизу Луцька. 

The Lutsk Gospel of 14th century is one of the oldest liturgical books of Ukraine, which has been 
preserved up to the present. The manuscript belongs to the masterpieces of the Galician-Volynian 
Book-writing School. It shows clearly the graphic and linguistic features of this school. The marginalia 
(notes in the margins of the book) as well as the linguistic and paleographic features indicate that 
the place where the book was written was the Spaskiy Krasnoselskiy Monastery, near Lutsk.

Реєстр / Register

Росія, Москва, Російська дер-
жавна бібліотека, Рум. 112
XIV ст., друга половина
Волинь, м. Луцьк
2°, 262 арк., пергамен,  
устав, ілюмінація, оправа

Russia, Moscow, Russian  
State Library, Рум. 112
Volyn, Lutsk
14th century second half
2°, 262 sh., parchment, uncial 
(ustav), illumination, binding



Луцький Псалтир 1384 р.
____________________________________

The Lutsk Psalter, 1384

Псалтир, переписаний 1384 року в Луцьку 
священником-писцем Іваном, в ХХ столітті 
опинився в бібліотеці Медичі Лауренціана у 
Флоренції, та залишився практично невідомим 
у себе на батьківщині. Ця книга надзвичайно 
цікаве і значне джерело щодо палеографії, тек-
стології, розвитку церковнослов’янської мови на 
східнослов’янському ареалі, історії самої україн-
ської мови. 

The Psalter was rewritten by the priest-scribe 
Ivan in 1384 in Lutsk, appeared in the Medicea 
Laurenziana Library Florence in 20th century, 
and stayed almost unknown at his home. This 
book is a highly interesting and significant source 
for researching the paleography, textology, the 
development of the Church Slavonic language in 
the East Slavic area as well as the history of the 
Ukrainian language.

Italy, Florence, Biblioteca Medicea 
Laurenziana, A. D. 360
1384 year, Volyn, Lutsk
Skribe Ivan, priest of Lutsk
4°, parchment, uncial (ustav), 
illumination, binding

Італія, Флоренція,  
Бібліотека Лоренца Медічі, A. D. 360
1384 рік, Волинь, м. Луцьк
Писець Іван, священник луцький
4°, пергамен, устав, ілюмінація, оправа

Реєстр / Register



Холмське Євангеліє XІІІ ст.
________________________________________

The Chelm Gospel of 13th century

Холмське Євангеліє займає своєрідну позицію серед культурного доробку українських земель, на-
самперед як унікальна оригінальна пам’ятка холмського середовища княжої доби. Євангеліє являє 
собою рідкісний переказ однієї з усе ще не недооцінених визначних самобутніх сторінок національної 
традиції  – Холма часів короля Данила Романовича (1201–1264). 

The Chelm Gospel has a unique position among the cultural heritage of the Ukrainian lands, first 
of all as a unique original masterpiece of the Chelm environment of the princely period. It is a rare 
retelling of one of the still underestimated significant original pages of the national tradition, - Chelm 
of the period of King Danila Romanovicha (1201–1264).

Реєстр / Register

Росія, Москва, Російська державна 
бібліотека, Рум. 106
XIII ст. кінець . Три вклеєні мініатюри  
сер. ХVІ ст. (арк. 1–3) [Волинь, м. Холм]
2°, 167 арк., пергамен, устав,  
ілюмінація, оправа

Russia, Moscow, Russian State  
Library, Рум. 106. 
13th century end [Volyn, Kholm]
2°, 167 sh., parchment, uncial (ustav), 
illumination, binding



Лавришівське Євангеліє ХІV ст.
_____________________________________________

The Lauryshava Gospel of 14th century

Лавришівське Євангеліє апракос є найдавнішою з відомих кириличних рукописних книжних 
пам’яток Великого князівства Литовського періоду становлення литовсько-руської державності 
в другій половині XIV ст., коли до складу литовських князівств увійшла й більшість князівств Київ-
ської Руси, створених на етнічних українських та білоруських землях.  
Книга історично пов’язана зі столицею Великого князівства Литовського – Вільно, в якому в 
ті часи вже сильним було православ’я, з Лавришівським Богородичним монастирем, що діяв 
біля митрополичого міста Новгородок та з династичним княжим родом Гедеміновичів. Мен-
тальними, культурними, мовними й писемними традиціями книга безпосередньо пов’язана із 
галицько-волинською писемною традицією, саме за якою відбувалося становлення литовсько-
руської книжної та ділової писемності.

The Lauryshava Gospel Aprakos is the oldest among well-known Cyrillic manuscripts of the 
Grand Duchy of Lithuania, during the formative phase of the Lithuanian-Russian statehood in 
the second half of the 14th century, when the majority of the principalities of Kievan Rus’ be-
came a part of the Lithuanian principalities, created on ethnic Ukrainian and Belarusian lands. 
The book is historically connected with the capital of the Grand Duchy of Lithuania - Vilnius, at 
that time, in which, the Orthodoxy was strong enough, with the Lavrisivske Virgin Monastery, 
which acted near the metropolitan city  Novgorodok and with the Dynastic Princely family Gedi-
minovich. With mental, cultural, linguistic and written traditions, the book is directly relating to 
the Galician-Volynian writing, according to which the formation of Lithuanian-Russian book and 
official business writing began.

Poland, Krakow, National Museum  
in Krakow, 2097 IV
14th century end [Belarus, Novgorodok];
Ukraine, Volyn
2°, 183 sh., parchment, semi-uncial 
(semi-ustav), illumination, binding

Польща, Краків, Національний музей  
у Кракові, Музей Чарторийських, 2097 IV
XIV ст. кінець (не пізніше 1386 р.)
[Білорусь, Новгородок];  
Україна, Волинь
2°, 183 арк., пергамен, півустав,  
ілюмінація, оправа

Реєстр / Register



Реймське Євангеліє 
___________________________

The Reims Gospel

Реймське Євангеліє – унікальний кирилично-глаголичний рукопис, який отримав назву за міс-
цем сучасного зберігання. Книга є конволютом ХІ та ХIV ст.; найдавніший рукопис, пов’язаний із 
київським книжним скрипторієм та, ймовірно, з бібліотекою великого київського князя Ярослава 
Мудрого. Доля книги тісно переплелась з історією середньовічних Руси, Чехії і Франції та за правом 
може вважатися спільною історико-культурною книжною пам’яткою.

The Reims Gospel is convolute of the 11th and 14th centuries. It is the most ancient manuscript 
that is related to Kiev scriptorium and probably to the library of the Grand Kiev Prince Yaroslav 
the Wise. The destiny of the book was tightly intertwined with a history of medieval Rus’, the 
Czech Republic and France. That is why it justly could be considered a common historical and 
cultural book.

Реєстр

Register

Франція, Реймс, Бібліотека 
Карнегі, MS 255
XI ст. перша половина (фрагмент 
Місяцеслова, кирилична частина, 
арк. 1–16); XIV ст. кінець (1395 р., 
читання зі Старого й Нового Завіту, 
глаголична частина, арк. 17–47)
Русь, [м. Київ] (кирилична части-
на); Чехія, Емауський монастир 
біля м. Праги (глаголична частина).
4°, 54 арк., пергамен, устав,  
ілюмінація, оправа

France, Reims, Carnegie library 
(Bibliothèque Carnegie), MS 255
11th century first (fragment from 
Misyatseslov, Cyrillic part, sh. 1–16)
14th century end (reading from the Old and 
New Testaments, Glagolitic part, sh. 17–47)
Rus’, [Kyiv] (Cyrillic part); Czech Republic, 
Emausky monastery in Prague metro station 
(glagolic part).
4°, 54 sh., parchment, uncial (ustav), 
illumination, binding



Віденський Октоїх XII / XIII ст.
_______________________________________

The Vienna Octoechos, 12th–13th c.

Віденський Октоїх (Кодекс 
Ганкенштейна) є надзвичайно 
цінною й цікавою давньоукраїнською 
книжною пам’яткою, яка релігійними 
та писемними традиціями пов’язана 
з княжим періодом Руси-України і має 
галицько-волинське походження. 
У колективній монографії українськими й австрійськими вченими розглядаються на сучасних 
наукових засадах основні питання ідентифікації та атрибуції Віденського Октоїха, його структурні, 
текстологічні, кодикологічні, палеографічні та мовні особливості. Нові дані отримано й завдяки 
застосуванню електронних технологій кольорових і мультиспектральних зображень та новітніх 
методів хімічного аналізу.

The Vienna Octoechos (Hankenstein Codex) is an extraordinarily valuable and fascinating Old 
Ukrainian book monument, which by its religious and written traditions is connected with the 
princely period of Rus’-Ukraine and is of Galician-Volhynian origin.
In a collective monograph, Ukrainian and Austrian scholars examine the main issues of the 
identification and attribution of the Vienna Octoechos, as well as its structural, textological, 
codicological, palaeographical, and linguistic features, on the basis of modern scholarship.
New data have also been obtained through the use of colour and multispectral imaging tech-
nologies, as well as the newest methods of chemical analysis. 

Austria, Vienna, Austrian National Library  
(Österreichische Nationalbibliothek), Vindob. Slav. 37
12th century end – 13th century begin, with 
additional texts from the end of the 13th century – 
the first half of the 14th century,  
begin of the 15th century. Galicia-Volinsky lands. 
2°, 290 sh., parchment, uncial (ustav),  
illumination, binding

Австрія, Відень, Австрійська національна  
бібліотека, Vindob. Slav. 37
XII ст. кінець – XIII ст. початок, з додатковими  
текстами кінця ХІІІ – першої половини XІV ст.,  
початку XV ст. Галицько-Волинські землі.
2°, 290 арк., пергамен, устав , ілюмінація, оправа

Реєстр / Register



Молитовник князя Володимира ХІV ст.
____________________________________________

Prince Volodymyr’s Psalter, 14th c.

Молитовник князя Володимира (Служебник Теодоровича) зберігається у Нью-Йоркській 
публічній бібліотеці, США. До рукопису доступ був тривалий час обмежений через перебування 
його в приватній колекції предстоятеля Української православної церкви в США митрополита 
Іоанна Теодоровича (1887–1971). Рукопис було передано в 1994 році в Публічну бібліотеку 
Нью-Йорка і він став широко доступним, наслідком чого була поява в наступні роки декількох 
змістовних публікацій про нього. У 2021 році уперше здійснено видання факсимільного типу.

The Prayer Book of Prince Volodymyr (the Theodorovych Euchologion) is held by the New 
York Public Library. For many years access to the manuscript was limited because it belonged 
to the private collection of Ioann (John) Theodorovych (1887–1971), primate and Metropolitan 
of the Ukrainian Orthodox Church in the USA. In 1994 the manuscript was transferred to the 
New York Public Library and became widely accessible, prompting several substantial studies in 
subsequent years. In 2021, a facsimile edition of the manuscript was produced for the first time.

Реєстр / Register

США, Нью-Йорк, Публічна бібліотека Нью-
Йорка, Manuscripts and Archives Division, 
cod. slav. 1. XIV ст. третя чверть
4°, 113 арк., пергамен, устав, ілюмінація, 
оправа

United States, New York City, Manuscripts 
and Archives Division, cod. slav. 1
14th century third quarter
4°, 113 sh., parchment, uncial (ustav), 
illumination, binding



Молитовник Гертруди (Псалтир Егберта)
_____________________________________________

Gertrude Psalter (The Egbert Psalm)

Пам’ятка книжкового мистецтва Х—ХІ ст. Трірський псалтир (Кодекс Егберта),  відомий також як 
Молитовник Гертруди, є цінним зразком культурного й мистецького синтезу: у ній поєднано Схід  
і Захід, латинські тексти і слов’янську іконографію. Псалтир Гертруди більше ніж молитовна книга, 
записані в ньому молитви, особливості зображень у мініатюрах є цікавим історичним джерелом, 
завдяки якому маємо змогу дізнатися приховані й неочевидні на перший погляд відомості 
про князівську родину. Розкішно проілюстрований Псалтир містить 5 додаткових мініатюр, 
які замовила  власниця манускрипту княгиня Гертруда – дружина київського князя Ізяслава 
Ярославовича.

A monument of book art of the 10th–11th centuries, the Trier Psalter (Egbert Codex), also known 
as the Gertrude Prayer Book, is a valuable example of cultural and artistic synthesis: it combines 
East and West, Latin texts and Slavic iconography.
The Gertrude Psalter is more than just a prayer book: the prayers recorded in it, as well as the dis-
tinctive features of the miniatures, constitute an interesting historical source, allowing us to uncover 
hidden and not immediately evident information about the princely family.
Lavishly illustrated, the Psalter contains five additional miniatures commissioned by the manu-
script’s owner, Princess Gertrude — the wife of IziaslavYaroslavovych, Prince of Kyiv.

Italy, Cividale Del Friuli, National Archaeological 
Museum, inv. 4545, cod: Ms. CXXXVI
984-993 year; 1078-1086 year [Rus’, Kyiv]. 
Five Old Rus’ Miniatures.
4°, 232, latin script sh., parchment , 
illumination, bindingillumination, binding

Італія, Чівідалє-дель-Фріулі, Національний  
Археологічний музей у Чівідалє, inv. 4545, 
cod: Ms. CXXXVI. 984-993 рік
1078-1086 рік [Русь, Київ]. П’ять давньорусь-
ких мініатюр арк. 5 зв., 9 зв., 10, 10 зв., 41.
4°, 232 латинське письмо арк., пергамен, 
ілюмінація, оправа

Реєстр / Register



Христинопільський Апостол ХІІ ст.
__________________________________________

The Apostolus Christinopolitanus, 12th c.

Христинопільський Апостол є унікальним пергаментним манускриптом, переписаним на теренах 
Руси-України у ХІІ ст. Кодекс є найдавнішим і найповнішим перекладом послідовно викладених 
Діянь і Послань апостолів церковнослов’янською мовою. Пропоноване видання складається з 
повної фотокопії усіх трьох частин Христинопільського Апостола, відомих на 2023 рік, збережених  
в колекціях України та Республіки Польща, а також наукових статей українських авторів.

The Apostolus Christinopolitanus is a unique parchment manuscript, copied in the lands  
of Rus’-Ukraine in the 12th century. The codex is the oldest and most complete translation  
of the Acts and Epistles of the Apostles to the Church Slavonic. The proposed edition consists of 
a complete photocopy of all three parts of the Apostolus Christinopolitanus, known as of 2023, 
preserved in the collections of Ukraine and the Republic of Poland, as well as from scientific 
articles by Ukrainian authors..

Реєстр

Register

Україна, Львів, Львівський історичний 
музей, ф. 123 (Рук.), № 39 (291 арк.; 
в оправі); Україна, Київ, Національна 
бібліотека України імені В. І. Вернад
ського, Інститут рукопису (НБУВ), ф. VIII, 
№ 3 М (8 арк.);
Польща, Краків, Національний 
музей у Кракові, Бібліотека князів 
Чарторийських, rkps 11601 (4 арк.)
XII ст. середина. [Південна Волинь]
2°, 299 арк., пергамен, устав, оправа

Ukraine, Lviv, Lviv Historical Museum,  
ф. 123 (Рук.), № 39 (291 sh.; in a frame); 
Ukraine, Kyiv, V. I. Vernadsky National 
Library of Ukraine, Institute of 
Manuscripts, ф. VIII, № 3 М (8 sh.);
Poland, Krakow, National Museum  
in Krakow, rkps 11601 (4 sh)
12th century. mid. [Southern Volhynia]
2°, 299 sh., parchment, uncial (ustav), 
binding



Галицько-Волинське Євангеліє ХІV ст.
____________________________________________

The Galicia-Volyn Gospel, 14th c.

Галицько-Волинське Євангеліє – пам’ятка кінця XII ст., є цінним джерелом для вивчення 
церковнослов’янської мови в українській редакції, адже містить мовні особливості тогочасних 
жителів Галичини та Волині.
За структурою – це Євангеліє-апракос повний з доданим місяцесловом. Факсимільна частина 
доповнена науковою частиною, що містить історіографічне, мовно-орфографічне,  
та мистецьке дослідження.

The Galician-Volyn Gospel is a monument of the late 12th century, and is a valuable source 
for studying Church Slavonic in the Ukrainian edition, as it contains the linguistic features of 
the inhabitants of Galicia and Volyn at that time. In terms of structure, it is a complete Gospel-
aprakos with an added menology. The facsimile part is supplemented by a scientific part 
containing historiographical, linguistic-orthographic, and artistic research.

Реєстр / Register

Росія, Москва, Державна Третьяковська 
галерея, МК-1 (К-5348).
XIII ст. перша третина; Галицько-Волинська Русь.
4°, 333 арк., пергамен, устав , ілюмінація, 
оправа

Russia, Moscow, Russian  
State Library, МК-1 (К-5348).
13th century first third; Galician-Volyn Rus
4°, 333 sh., parchment, uncial (ustav), 
illumination, binding



Дубенське Євангеліє XVI ст.
____________________________________

The Dubno Gospel, 16th c.

Дубенське Євангеліє – маловідома пам’ятка давньої української писемності, яка 
репрезентує локальний осередок книгописання XVI ст., що існував в монастирі Чесного 
Хреста поблизу міста Дубно. 
Дубенське Євангеліє є однією із небагатьох середньовічних рукописних книжних 
пам’яток Волині, яка до нашого часу дійшла у повному обсязі, Завдяки її цілісності, 
в ній збережені важливі відомості щодо ідентифікації місця й часу написання, імені 
писця рукопису, історії побутування книги, а також відомості про книги, які знаходилися 
в монастирі Чесного Хреста.

The Dubno Gospel is a little-known monument of Old Ukrainian writing, representing  
a local center of book production of the 16th century that existed in the Monastery  
of the Holy Cross near the town of Dubno.
The Gospel is one of the few medieval manuscript book monuments of Volhynia that 
has survived in its entirety to this day. Owing to its completeness, it preserves important 
information concerning the identification of the place and time of its creation, the name 
of the scribe, the history of the book’s use, as well as information about other books 
that were kept in the Monastery of the Holy Cross.

Russia, Moscow, Russian State Library,  
ф. 256, № 131. 16th century 50s – early 60s
Volyn, Dubno, Chesnokhrestny Monastery.
Scribe hieromonk Arseny
2°, 306 sh., paper, semi-uncial (semi-ustav), 
illumination, binding

Росія, Москва, Російська державна бібліотека,  
ф. 256, № 131. XVI ст. 50-ті – початок 60-их років
Волинь, м. Дубно, Чеснохрестний  
(Хрестовоздвиженський) монастир.  
Книжник-писець ієромонах Арсеній
2°, 306 арк., папір, півустав , ілюмінація, оправа

Реєстр / Register



БАЗА ДАНИХ УКРАЇНСЬКИХ  
РУКОПИСНИХ КНИГ XI–XVІ ст.  

в рамках проєкту  
«ПОВЕРТАЄМО В УКРАЇНУ КУЛЬТУРНУ СПАДЩИНУ»

Database of Ukrainian Manuscript Books  
of the 11th–16th centuries within the Framework of the Project  

“RETURNING THE CULTURAL HERITAGE TO UKRAINE”

Реєстр

Viktor Moisiyenko

of the 11th–14th
Centuries:

The Ukrainian
Written Tradition

Debunking
Russian Myths

© Тарас Шмігер, переклад, 2025



18 19

state with its own distinct set of values. But where did this Russian civilization 
come from? Russian scholarship offers the answer: “And now we can name the 
place from which our (i.e., Russian – V.M.) civilization – which today occupies 
a significant part of Eurasia – has grown: it is the north-western part of the an-
cient Kyiv Hill. The territorial core of the Old Rus’s civilization is Kyiv.”4

Without focusing on outspoken chauvinists such as P. Struve, I. Ilyin,  
A. Dugin, and others, it is important to note that some Russian historical lin-
guists have also contributed to the academic development of the “Russian World” 
concept – a notion that has been linked to the ideological foundations of Russia’s 
current aggression against Ukraine. This is not merely a rhetorical statement: 
through their scholarly work, some Russian Slavicists have contributed to the 
ideological groundwork that helped enable Russia’s invasion of Ukraine.

For over 200 years, Russian scholars in the humanities have been conducting 
a “special operation” to spread a distorted version of Russian history around 
the world. They have systematically imposed on global humanities the myth of 
a common “Old Rus” ethnicity, culture, language, and writing system suppos-
edly shared by the Ukrainians, the Russians, and the Belarusians until the 14th 
century – a myth that some, like A. Turilov, extend even into the 15th century. 
Through masterful manipulation of the ethnonyms and glottonyms “русский” 
(russkiy – ethnic Russian) and “российский” (rossiyskiy – relating to the 
Russian Federation), they have led the ethnogenesis and glottogenesis of the 
Eastern Slavs into a dead end – referring to secular Ukrainian and Belarusian 
written monuments as “Old Russian” or simply “Russian”, and liturgical texts 
as Church Slavonic of the “Russian” recension. As a result, every Russian – 
and not only ethnic Russians, but also Buryats, Kalmyks, Chechens, Dagest-
anis, and others – “knows” that the origins of the Russian language, culture, 
and history lie in Kyiv. And to Nestor the Chronicler’s rhetorical question, 
“From where did the Rus land originate?”, they confidently reply: “From our 
ancient ‘Russian’ Kyiv.”

Through their academic work, Russian scholars have succeeded in pro-
moting this narrative not only among themselves and the populations under 
their influence, but also – despite its evident contradictions – within much 
of the international academic community and, regrettably, among a number 
of Ukrainian medievalists. For example, despite the proclaimed narrative of 
linguistic and cultural unity among the three East Slavic peoples until the 
14th century, Russian historians have, over the past three centuries since the 
renaming of Muscovy to Russia, consistently promoted the ethnonym and 

4	 Поляков А. Киевская Русь как цивилизация. Оренбург 2010. С. 115.

U nderstanding contemporary Ukrainian language development is im-
possible without recognizing the period of Kyivan Rus up to the 14th 
century as an essential part of Ukraine’s linguistic history. The foun-
dations of what would later become the Ukrainian linguistic norm – 

marked by distinctive Ukrainian features – are already present in the oldest 
manuscripts of the 11th century, though their origins date back several centu-
ries earlier. However, both Ukrainian and international medievalists may find 
it difficult to reach this understanding as long as they remain influenced by the 
ideological ‘virus’ of the so-called “Russian World”. This “Russian World”1 
comprises not only the Russian language, literature, and ballet, but also Rus-
sian science – especially the humanities. Vladimir Putin’s article on the sup-
posed unity of the Ukrainians and the Russians did not appear in a vacuum: 
it was the product of a longstanding ideological tradition. Russia’s so-called 
“special military operation”2 is not limited to the invasion by Russian troops; 
it also includes cultural and academic dimensions. As Mikhail Piotrovsky, Di-
rector of the Hermitage Museum, openly acknowledged in an interview with 
Rossiyskaya Gazeta, culture itself serves as a form of “special operation”: 
“Our recent exhibitions abroad are, essentially, a powerful cultural offensive. 
A kind of “special operation,” if you will – one that many people dislike. But 
we are advancing, and no one should be allowed to interfere with our offensive. 
… Before the special operation in Ukraine, Russian museum exhibitions were 
everywhere. That, too, was our “special operation” – our cultural offensive.”3 
Russian science, undoubtedly, functions in much the same way. One of the key 
ideologists of the “Russian World”, Vladimir Gundyaev (Patriarch Kirill), fol-
lowing in the footsteps of Vladimir Putin, portrays Russia as a civilizational 

1	 The “Russian World” (Russian: русский мир) is an ideological concept used by the Russian state to 
justify its cultural, linguistic, and political influence over neighbouring countries, particularly in the 
post-Soviet space. It promotes the idea of a shared historical and civilizational heritage uniting the 
Russians, the Ukrainians, and the Belarusians under Russian dominance.

2	 The term “special military operation” (Russian: специальная военная операция) is a euphemism 
used by the Russian government to describe its full-scale invasion of Ukraine in 2022, with the aim 
of downplaying the scale and illegality of the war.

3	 «Все мы милитаристы и имперцы. Война – это самоутверждение нации». Медуза, 24.06.2022. http://
surl.li/sbvhyl



20 21

glottonym “Russian” («русский»). This practice has contributed to a dis-
torted perception of the historical reality of Rus, presenting its entire cultural 
and linguistic legacy as exclusively Russian (i.e., Muscovite) – as though 
Ukraine and Belarus have no rightful connection to this shared heritage. To 
illustrate this, I will provide several quotations.

V. Vinogradov: “In the process of translating monuments of South Slavic, 
West Slavic, Byzantine, and Western European literature into Russian (sic! – 
V.M.), Church Slavonic coined a lot of new vocabulary.”5

N. Trubetzkoy: “This expression (‘pre-written period’ – V.M.), like other 
designations for different stages in the phonological development of the Rus-
sian language, I use purely conventionally. By the ‘pre-written period,’ I mean 
the period before the emergence of Russian  writing, ending roughly in the mid-
12th century.”6

N. Tolstoy: “The earliest dated monument of the Russian recension is the 
Ostromyr Gospel, copied for the Novgorod posadnyk Ostromyr in 1056–1057. 
This text can be considered the starting point of the nearly thousand-year his-
tory of the Russian literary language.”7

N. Meshchersky: “It was determined that the ratio of purely Russian and 
Old Church Slavonic linguistic elements in various monuments of Old Russian 
writing fluctuates depending on the genre of the work and the author’s level of 
education, as well as to some extent the scribe of the manuscript. It was also 
established that, in addition to writing in this mixed language (Old Church 
Slavonic of the Russian recension), there existed writing in Old Rus created 
purely in the Russian language.”8

In all of the excerpts above, the glottonym “русский” is consistently trans-
lated as “Russian” – as it is in other languages: “russisch” in German, “Rus-
sian” in English, and “russe” in French. This practice leaves the reader – espe-
cially a foreign one – with the impression that the literary heritage discussed 
by Russian Slavists is exclusively Russian. Ukrainian and Belarusian languages 
and peoples are effectively excluded from consideration. A rhetorical question 
arises: Would the reader realize that this concerns Ukrainian or Belarusian 
linguistic heritage as well? Clearly not. Such terminological manipulation has 
resulted in the exclusion of Ukrainians and Belarusians as historical subjects 
of Rus, reducing them to mere extensions of Russian identity.

5	 Виноградов В. В. Избранные труды. История русского литературного языка. Москва, 1978. С. 260.
6	 Трубецкой Н. О звуковых изменениях русского языка и распаде общерусского языкового един-

ства. В кн.: Трубецкой Н.С. Избранные труды по филологии. Москва, 1987. С. 146.
7	 Толстой Н. Церковнославянский и русский: их соотношение и симбиоз. В кн.: Лекции лауре-

атов Демидовской премии (1993–2004): 1994 год. Екатеринбург, 2006. С. 73.
8	 Мещерский Н. А. История русского литературного языка. Ленинград, 1985.

Ultimately, although the proclaimed unity of the Eastern Slavs until the 
14th century was treated as dogma by Russian scholars, it did not prevent them 
from unilaterally appropriating the heritage of Rus.

In 1978, B. Sapunov published a monograph titled The Book in Russia in 
the 11th–13th Centuries (Книга в России в XI–XIII вв.) under the auspices 
of the USSR Academy of Sciences and the Ministry of Culture of the USSR. 
Notably, the title uses the term “Russia” rather than “Rus.” While the term 
Rus, especially in translations by foreign Slavists, might suggest a shared her-
itage involving Ukraine and Belarus, the choronym “Russia” carries a clear 
and exclusive association with the Russian state. One must ask: could a book 
titled The Book in Ukraine/Belarus in the 11th–13th Centuries have even been 
imaginable during Soviet times?

Currently, the situation requires fundamentally different fundamental ap-
proaches to perceiving the linguistic landscape in Rus during the period of the 
earliest written texts, specifically:

•	 Medieval Rus (Kyivan Rus, the Rus State, Old Rus) is an integral part 
of Ukrainian culture, literature, painting, architecture, and written 
traditions.

•	 The history of Rus and Ukraine from the 11th to the 14th centuries is an 
essential part of Ukraine’s linguistic heritage.

•	 The foundations of the Ukrainian language norm (distinctive 
Ukrainian linguistic features) were formed in the pre-written period 
and are reflected in the earliest manuscripts of the 11th century.

•	 The formation and development of scholarly perspectives, along 
with the corresponding terminology concerning the history of Rus, 

A 12th-century inscription on the wall of St. Sophia Cathedral:
о горе тобѣ андрониче охъ тобѣ нѣбоже чемоу ѥси зьло сьтворил[ъ] то [не в]ѣдае никъто же то[л]и те 
звѣлѣ Коуз[ма] (Source: Корнієнко В.В. Корпус графіті Софії Київської (XI – початок XVIII ст.). 
Ч. VІІІ: Південні внутрішня та зовнішня галереї. Київ, 2018. C. 440, табл. CCXLII, 1.)



22 23

occurred in the 19th century – the very time when the Ukrainians and 
the Belarusians did not have their independent states and were unable 
to contest the myth-making of Moscow-based scholars, who promoted 
a narrative of a shared history and a triune nation.

•	 The task of Ukrainian Slavicists is to challenge Russian ethnogenetic 
and glottogenetic myths by producing original scholarship grounded 
in rigorous, well-substantiated analysis of the earliest monuments of 
Ukrainian writing; to introduce objective, updated terminology; and 
to actively promote this research within the international community 
of Slavic studies.

There is ample justification for dividing the earliest written period of Rus 
(up to the 14th century) into the following stages:

•	 The era of Ukrainian writing (including both original and copied texts, 
emerged in the scriptoria of Kyiv, Volodymyr (in Volyn), and Halych) – 
from the 11th century.

•	 The era of Novgorodian writing (including both original and copied 
texts, emerged in the writing centres of Novgorod and Pskov) – 
from the 11th century.

•	 The period of Belarusian writing (original and copied texts created in 
the scribal centres of Polatsk and Smolensk) – from the 13th century.

From the 14th century onward, original written monuments also appear in 
Muscovy. From that point, we can distinguish the period of Muscovite writing –  
original and copied texts produced in the scribal centres of Muscovy.

Secular and Church Slavonic literature in Rus. From the 11th century onward, 
we find secular texts such as graffiti inscriptions, charters, notes on various 
objects, and marginalia in Church Slavonic manuscripts. The number of these 
texts increased over the centuries. The Ukrainian historian Vyacheslav Korni-
yenko has published a 12-volume corpus of graffiti from the walls of St. Sophia 
Cathedral, comprising several hundred inscriptions dating from the 11th to the 
14th century. Similar graffiti from this period have also been found in St. Cyr-
il’s Church and the Church of the Saviour at Berestove. These inscriptions are 
clearly connected to the early Rus-Ukrainian written tradition and, to a large 
extent, reflect the vernacular Ukrainian language of the time.

The illustrations show two examples of 12th-century graffiti from the walls 
of St. Sophia Cathedral in Kyiv. These, along with hundreds of other inscrip-
tions, clearly attest to the presence of the Ukrainian language in the linguistic 
landscape of medieval Rus.

In addition to secular writings, there exists a rich body of ecclesiastical and 
religious texts in Rus-Ukraine. 

Based on available anthologies, collections, and albums of Ukrainian liter-
ary heritage,9 at least 110–115 manuscript books from the 11th to 14th cen-
turies can be identified, written in the Ukrainian recension of the Church 
Slavonic language. Particular attention should be paid to the electronic reg-
istry “Ukrainian Manuscript Book”, which is currently being developed and 
continuously updated as part of the project “Returning Cultural Heritage to 
Ukraine”.10

The Ukrainian written heritage of the 11th  century includes such monu-
ments as the Reims Gospel, the Ostromyr Gospel (1056–1057), the Turiv 
Gospel, the Izbornyk of Sviatoslav 
(1073 and 1076), the Archangelsk 
Gospel (1092), the Pandects of An-
tiochus, The Life of Saint Quadra-
tus, The Life and Miracles of Saint 
Thecla, the Chudiv Psalter, the By-
chkiv Psalter, and excerpts from the 
liturgical Menaion (also known as 
the Dubrovskyi Menaion), the Thir-
teen Homilies of Gregory the The-
ologian, the Codex Suprasliensis, 
and the Spiritual Meadow by John 
Moschus. All of these texts were 
written either in Kyiv or by Ukraini
ans – inhabitants of Kyivan Rus – a 
conclusion that has not been sub-
stantively challenged by Slavicists to 
date. This well-established fact chal-
lenges prevailing interpretations by some Russian Slavicists concerning the 
cultural and linguistic legacy of Rus prior to the 14th century.

9	 Огієнко І. Пам’ятки старослов’янської мови Х–ХІ віків. Історичний, лінгвістичний і палеогра-
фічний огляд з повною бібліографією та альбом 155 знимків з пам’яток з кирилівською тран-
скрипцією. Варшава, 1929. С. 103–188; Шевельов Ю. Історична фонологія української мови. 
Харків, 2002. С. 280–289; Історія української мови. Хрестоматія Х–ХІІІ ст. Упоряд. В. Німчук. 
Харків, 2018; Запаско Я. Українська рукописна книга. Львів, 1995; Гнатенко Л.А. Слов’янська 
кирилична рукописна книга ХІІ–ХІІІ ст. з фондів Інституту рукопису Національної бібліотеки 
України імені В.І. Вернадського. Каталог. Кодиколого-палеографічне та графіко-орфографічне 
дослідження. Палеографічний альбом. Київ, 2012.

10	 Реєстр «Українська рукописна книга». https://ukrmanuscript.com/catalog?regionType=all&s=

A 12th-century inscription on the wall of St. 
Sophia Cathedral: коупри[ѧ]не гора[з]дъ еси елы 
соуи расъсмаглица ми (Source: Корнієнко В.В. 
Корпус графіті Софії Київської (XI – початок 
XVIII ст.). Ч.  VI. Приділ архангела Михаїла. 
Київ, 2015. C. 143)



24 25

The origins of certain enduring myths in Russian historiography merit clos-
er scholarly examination.

Myth 1: The supposed uninterrupted continuity of Russian writing and 
language from Kyivan Rus, through Muscovy, and into the modern Rus-
sian state. The Muscovite literary tradition, known throughout the world as 
“Russian,” has been documented only since the 14th century. The clarity of 
this statement is vividly illustrated by the absence of references to Muscovite 
monuments prior to the 14th century in numerous dictionaries, anthologies, 
and textbooks of the “Old Rus language” and “Old Rus literature.” There-
fore, if Ukrainian, Belarusian, and Novgorod-Pskov11 samples were removed 
from the Dictionary of the Old Rus Language of the 11th–14th Centuries12 
(13 volumes published to date), the Muscovite monuments alone would bare-
ly be enough to fill a single volume. For example, the first volume contains 
7,508 references to just 18 original Ukrainian monuments and their later cop-
ies (and the dictionary’s register of sources includes many more Ukrainian 
texts), namely:

1.	 Izbornyk of Sviatoslav (1076) – 337 citations;
2.	 Life of Theodore Studite (12th century) – 227;
3.	 Life of Theodosius of the Kyiv Caves (12th century) – 192;
4.	 The Tale of Borys and Hlib (12th century) – 126;
5.	 Ephraim’s Nomocanon (12th century) – 529;
6.	 Justice of Rus (1280) – 54;
7.	 Pandects of Nikon of the Black Mountain (1296) – 453;
8.	 Trinity Synaxarion (12th/13th century) – 151;
9.	 The Monastic and Ecclesiastical Rule of the Studion (12th/13th centu-

ry) – 169;
10.	Ryazan Nomocanon (1284) – 776;
11.	Yaroslavl Synaxarion (13th century) – 228;
12.	Pandects of Nikon of the Black Mountain (14th century) – 761;
13.	Sixteen Words of Gregory of Nazianzus with the Commentaries  

of Niketas of Heraclea (14th century) – 1142;
14.	Chronicle of George Hamartolos (13th/14th century) – 645;
15.	Trinity Synaxarion (late 14th century) – 218;
16.	Laurentian Codex (1377) – 369;
17.	Paleya (1406) – 561;
18.	Hypatian Codex (c. 1425) – 570.

11	  The Novgorod-Pskov and Moscow traditions are distinct and should not be conflated. 
12	 Словарь древнерусского языка XI–XIV вв. Т. 1–13. Москва, 1988–2023.

Even during Soviet times, Russian language historians launched the project 
“Dictionary of the Russian Language of the 11th–14th Centuries”. Why did 
they call it Russian and not Old Russian? The answer is obvious: there are no 
monuments from Muscovy, no distinct Muscovite texts with unique linguistic 
features, before the 14th century. However, starting in the 15th–16th centuries, 
and especially in the 17th century, such texts became numerous. This is why 
the chronological scope had to be extended. The essence of the scholarly ma-
nipulation lies in the structure of the dictionary entries: they first cite quota-
tions from Ukrainian monuments, and only later support them with Muscovite 
sources from the 15th–17th centuries. This creates the illusion of an uninter-
rupted Russian linguistic tradition stretching from Kyivan Rus to Muscovy.

We shall illustrate this with examples from specific dictionary entries.
The lexeme бѫбънъ appears in all historical dictionaries of the Russian lan-

guage, with the earliest attestations (up to the 14th century) referencing only 
Ukrainian written sources [Srezn.: I, 188; DRL: 1, 343; DORL: I, 321–322],13 
and specifically in the Ukrainian phonetic variants – бубънъ or бубонъ. However, 
in DORL, after citing these Ukrainian manuscripts, an additional reference is 
provided to a single Muscovite source from 1480, whereas the Muscovite variant 
бубенъ appears only in texts from the late 16th–17th centuries [DRL: 1, 343].

Another example: прѣдъсловьѥ – in original manuscripts, this word is attest-
ed in the earliest texts of Ukrainian written tradition, including the Halych 
Gospel (1144), the Khrystynopil Apostle (12th century), and the Ryazan No-
mocanon (1284) [Srezn.: II, 1639; DRL: 18, 209]. In DRL, the first quote 
also comes from the Halych Gospel (1144), followed by a 15th-century copy of 
The Life of Theodosius of Kyiv Caves, and subsequently, three citations from 
the 16th–17th-century texts [DRL: 18, 209].

Finally, a particularly interesting example: коуріцѧ – ꙗко же коуріцѧ гнѣздо своѥ 
подъ крілѣ, cited with reference to the Halych Gospel (1144). The same citation 
appears in Srezn., attributed to both the Yuriev Gospel and the Halych Gospel 
[Srezn.: I, 1378], and is likewise reproduced in DRL, supplemented by later 
attestations from Moscow sources dating from the 15th century onward [DRL: 

13	 The list of abbreviations:
DRL – Dictionary of the Russian Language (11th-17th centuries): Словарь русского языка ХІ–
ХVІІ вв. Москва, 1975–2015;. 
Srezn. – Sreznevsky I. Dictionary of the Old Russian Language: Срезневский И. Словарь 
древнерусского языка. Репринт. изд. Москва, 1989. 
DORL – Dictionary of the Old Russian Language (11th–14th centuries): Словарь древнерусского 
языка (ХІ–ХІV вв.). Москва, 1988–2023. 
DOSL – Dictionary of the Old Slavonic Language: Словарь старославянского языка. Репринт. 
изд. СПб, 2006.



26 27

8, 139]. Interestingly, this word is not mentioned in South Slavic texts. In 
“Slovník jazyka staroslověnského” there is only коуръ [DOSL: II, 86]. That is, it 
is very likely that in the 12th century this word was formed by Rusyns-Ukraini-
ans. However, it has not been preserved in the Ukrainian language in this form, 
while the Muscovites took advantage of the “gift” and made this Ukrainian 
word a norm in their language.

Myth 2. The essence of the second Russian myth is that the spelling norms 
in Church Slavonic texts were established simultaneously in Kyiv, Halych, 
Volodymyr (in Volyn), Polotsk, Novgorod, Moscow, Suzdal, and other cities, 
and therefore, they are “all-Russian.”

Who truly introduced the first linguistic and orthographic tendencies/
rules/norms while copying Church Slavonic books in Rus?

The translation of the Holy Scriptures into one of the Slavonic languages 
known to Cyril and Methodius – or its distinct dialect – opened a Pando-
ra’s box for the Slavonic population. There were no specific prohibitions or 
restrictions preventing Moravians (Czechs or Slovaks), Slovenes, Serbs, 
Croats, Macedonians, Bulgarians, Rusyns-Ukrainians, Rusyns-Novgorodi-
ans, and Rusyns-Belarusians from incorporating elements of their local lan-
guages. After the adoption of Christianity, books from various regions came 
to Rus. While the majority likely came from Bulgaria, it is undeniable that 
others arrived from Macedonia, Serbia, and Moravia. Therefore, the diverse 
cultural tradition of books brought to Rus – especially to Kyiv – written in 
both Cyrillic and Glagolitic scripts required some degree of unification. Had 
the development of Church Slavonic literature relied solely on a single tradi-
tion – such as the Bulgarian one – the earliest Kyivan (Ukrainian) written 
tradition might not have emerged as quickly. The diversity of Church Slavonic 
recensions brought to Rus became a major stimulus for shaping a distinct local 
norm, intended to transcend the linguistic and orthographic differences found 
in manuscripts of various recensions. Kyiv, as a single cultural centre, could not 
maintain multiple parallel written traditions.

What specific deviations did the Rusyns-Ukrainians introduce in manu-
scripts copied from various South Slavonic protographs – deviations which 
Russian scholars later labelled as the first “Old Rus/Russian” orthographic 
norms?

Since the 19th century, Russian linguists have identified from 7 to 15 or-
thographic and linguistic features in Church Slavonic texts that became the 
basis of the mythical unity of the Church Slavonic language in the Russian 
version for all Eastern Slavs of the Rus period until the 14th century. And 

even though Ukrainian and some foreign Slavicists have convincingly argued 
that from the 11th century onwards, the southern (Ukrainian) and northern 
(Novgorod) recensions of the Church Slavonic language were clearly distinct 
in Rus, both in the 19th and 20th centuries – and even today – Russian Slav-
icists confidently adhere to an unshakable ideological and linguistic dogma.14

According to the logic of Moscow Slavicists, the above-mentioned “all-Rus-
sian” features or norms supposedly descended simultaneously upon all Rus 
lands from the 11th century onward – from Halych and Kyiv to Novgorod and 
Suzdal. Are we really to believe that the scribes of Kyiv, Novgorod, Suzdal, 
and elsewhere, while copying Church Slavonic texts, were in constant com-
munication with one another to avoid inserting anything overly individual, lest 
they violate some norm imposed from above? Such a claim has no connection 
to reality. The majority of 11th-century manuscripts (with the exception of a 
few from Novgorod) were copied in the capital of Rus, Kyiv, by local Ukraini-
ans who introduced their own distinctive features – the very ones later labelled 
by Muscovites as the “all-Russian” orthographic norm.

So who, when, and where was the first to make – consciously or accidental-
ly, under the influence of their own dialect – a deviation from the protographs?

For example, the scribe of the Ostromyr Gospel, Deacon Hryhoriy, when 
writing пьрвѣѥ or прѣжє, likely did not realize he was making a mistake, as the 
protograph had прьвѣѥ and прѣждє. Nor did he chastise himself for unintention-
ally deviating from the protograph when writing лицѧ, нарицѧѥмыи, сьрьдьцѧ, al-
though the original had лица, нарицаѥмыи, сьрьдьца. Clearly, these were acciden-
tal variations, as such deviations occurred only a few times. Several decades 
later, the Kyivan scribes of Sviatoslav’s Izbornyks and the Archangelsk Gospel 

14	For example, a quote from an academic Russian publication [8, pp. 38–39]: “Despite certain regional 
differences (for instance, the reflection of tsokanye in Novgorod manuscripts), the majority of Church 
Slavonic texts written across the vast East Slavic territory are characterized by uniform linguistic 
norms. The main features of the Russian recension are:
- The use of the letters ѹ and у in place of ѫ, as well as the non-etymological use of ѫ. Examples: 

кѹпѣль, водѹ, дрѫже (vocative form);
- The use of ѧ instead of ꙗ or а, and vice versa, compared to the orthography of Old Church Slavonic 
manuscripts;

- Spellings with initial ѹ-, corresponding to ю- in Old Church Slavonic orthography. Examples: 
ѹгъ, ѹноша.

- The spellings ъръ, ълъ, ьрь or ър, ъл, ьр in place of the etymological forms *ТъrТ, *ТъlТ, *ТьrТ. 
Examples: търгъ, търъгъ, вълкъ, вьрьвь;

- Spellings that reflect pleophony. Examples: городъ, дерево;
- The letter ж replacing Proto-Slavic dj, as in прѣже, рожьши; and, sporadically, ч replacing Proto-
Slavic tj, as in чужии, хочю;

- Instrumental singular endings -ъмь, -ьмь (as opposed to -омь, -емь in Old Church Slavonic 
manuscripts), among other features.”



28 29

likely encountered texts with similar deviations and did not perceive them as 
errors – especially considering that their own texts contain significantly more 
such forms. While Hryhoriy introduced the use of ж instead of жд in only a few 
words, as noted earlier, he still consistently wrote -жд- in words like одежда. 
However, twenty years later, the scribe of the Izbornyk of Sviatoslav (1076) 
extended this vernacular feature to that word as well, writing одежа. We do not 

deny that such pronunciation may 
have been common in other regions of 
Rus, but these features are first found 
in manuscripts copied specifically in 
Kyiv. Consequently, the norm estab-
lished in Kyiv later spread in various 
directions to the conquered Slavonic 
and non-Slavonic peoples.

Returning to the figure of Deacon 
Hryhoriy, it is reasonable to assume 
that he was a Kyivan native and iden-
tified as a Rusyn-Ukrainian. Fortu-
nately for researchers, he left a note 
at the end of the Gospel. As revealed 
in this note, Hryhoriy was unfamiliar 
with the name Vladimir, because men 
were not called by that name in Kyiv 
or in Rus in general; only Volodymyr 

was used. The same applies to the word град – although he was probably aware 
of it, in his own speech he used only город, and in the endnote he wrote новѣгородѣ. 
Moreover, the Gospel text never employs the third-person singular verb form 
with a reduced ending, which is now standard in modern Ukrainian. However, 
Hryhoriy’s note contains the phrase: напишє – да ижє горазнѣє сєго напишє.

In light of this material, the question of which language the creator of the 
so-called “Russian,” “Old Russian,” or “Common East Slavonic” norm spoke 
becomes purely rhetorical. In everyday life, he was a speaker of the Polian, Ky-
ivan, and Ukrainian dialects of his time (circa 1056). Perhaps the Kyivan Dea-
con Hryhoriy did, as some claim, contribute to the formation of the “Russian” 
norm–but in doing so, he still spoke Ruskiy–the language of Rus–which, in 
essence, is Old Ukrainian.

In light of this material, the question of which language the creator of the 
so-called “Russian,” “Old Russian,” or “Common East Slavonic” norm actual-
ly spoke becomes rhetorical. In everyday life, he would have spoken the Polian, 

Kyivan, or early Ukrainian dialects of his time (as of 1056). It is possible that 
the Kyivan Deacon Hryhoriy, as some suggest, contributed to the formation of 
the so-called “Russian” norm. Yet in doing so, he still spoke the Rus language, 
i.e., the Old Ukrainian language.

It is worth noting that the aforementioned Kyivan monuments of the 11th 
century have been thoroughly studied, and even most Russian Slavicists have 
had little doubt about their Kyivan origin (despite the existence of many oth-
er texts from Kyiv in that century). These works became benchmarks that 
scribes from various regions of Rus would later follow.

Moving from the capital, this Kyivan literature – and consequently the 
emerging recension of Church Slavonic – gradually spread to the Kingdom of 
Halych and Volyn. There, it not only continued the Kyivan tradition but also 
refined it by incorporating an unprecedented number of local dialectal elements. 
Analysis and comparison of the orthography and language of these manuscripts 
suggest that in the Rus-Ukrainian Kingdom of Halych and Volyn, whose ruler 
was title as the King of Rus, a distinct recension was established. From 1144 on-
ward (the copying of the Halych Gospel), this was no longer merely the Kyivan 
(Ukrainian) version of Church Slavonic but a distinct Halych-Volyn recension 
of Church Slavonic.

Myth 3. Are the texts  Halych and Volyn Ukrainian, Kyivan, or “Common Rus-
sian”, “Russian”? The distinctiveness of the Halych and Volyn recension of Church 
Slavonic was so apparent that even russian language historians (A. Sobolevskiy, 
A. Shakhmatov, N. Durnovo, and others) were compelled to acknowledge the ex-
istence of a ‘separate Halych and Volyn vernacular of the Old Russian language’. It 
should be noted that until the 14th century, moscow scholars did not differentiate 
between the Kyivan and Moscow vernaculars of the Old Rus language. Russian 
linguist F. Filin stated: “The Old Rus’ tribes were closely related and interconnect-
ed by a vast network of linguistic ties, which created significant potential for dia-
lectal interaction and the broad dissemination of linguistic changes among them.” 
To grasp the absurdity of the russian scholar’s claim, let us try to find examples of 
Novgorod, moscow, or Belarusian influence on the Kyivan written tradition prior 
to the 14th century. Can one identify instances of Novgorod’s chakannya (a dialec-
tal feature), the absence of the third palatalization, or the presence of akanye in 
Ukrainian texts from the 11th to 13th centuries? Certainly not. In the early stages 
of literary development in Rus, the influence was clearly one-directional: from Ky-
ivan, Halych and Volyn’s writing toward Novgorod, Belarusian, and later Moscow 
traditions. There are dozens of examples of Ukrainian ikavism (the use of “и” 
instead of “ѣ”) in Novgorod charters.

An endnote by Deacon Hryhoriy in a monument 
of Church Slavonic of the Ukrainian (Kyivan) 
recension – the Ostromyr Gospel (1056–1057) 



30 31

Are the texts from Halych and Volyn to be considered Ukrainian, Kyivan, or 
“Common Russian”, “Russian”? The distinctiveness of the Halych and Volyn 
recension of Church Slavonic is so pronounced that even Russian language his-
torians – such as A. Sobolevskiy, A. Shakhmatov, N. Durnovo, and others – 
were compelled to acknowledge the existence of a “separate Halych and Volyn 
macrodialect of the Old Russian language.” It is important to note that until the 
14th century, Moscow scholars did not distinguish between the Kyiv and Mos-
cow macrodialects of the Old Rus language. Russian linguist F. Filin remarked: 
“The Old Rus tribes were closely related and interconnected by a vast network 
of linguistic ties, which created significant potential for dialectal interaction and 
the broad dissemination of linguistic changes among them.”15 To appreciate the 
implausibility of this assertion, one must ask: Are there examples of Novgo-
rod, Muscovite, or Belarusian influence on the Kyivan written tradition before 
the 14th century? Can we identify the presence of chakannya (a dialectal trait of 
Novgorod: the sound [ch] replaces [ts]), the absence of the third palataliza-
tion, or akanye (the sound [a] replaces [o]) in Ukrainian texts from the 11th 
to 13th centuries? Clearly not. In the early stages of literary development in Rus, 
the influence flowed predominantly in one direction – from the writing tradi-
tions of Kyiv, as well Halych and Volyn toward those of Novgorod, Belarus, and 
later, Muscovy. There are dozens of instances of Ukrainian ikavism (the use of 
“и” instead of “ѣ”) found in Novgorod charters, further supporting this claim.

Returning to the distinctive macrodialect of Halych and Volyn in the texts 
of the 12th–13th  centuries, we should note that later it worked against foreign 
Slavicists’ understanding and perception of the development of the Ukrainian 
literary tradition as its features overshadowed the primary – Kyivan – tradition. 
The discovery of Halych-Volyn manuscripts reinforced Pogodin’s myth about 
the presence of Russians in Kyiv prior to the Mongol-Tatar invasion, as the lin-
guistically less distinctive Kyivan texts – characterized by fewer overt dialec-
tal features – were more readily perceived as representative of “Common East 
Slavonic,” “Common Russian,” or, as later interpreted, simply “Russian.”

Myth 4. Zero argumentation in classifying texts rewritten in Muscovy. Rus-
sian historical linguists often classify a text as belonging to the Muscovite lit-
erary tradition not on the basis of distinct Muscovite linguistic features, but 
rather due to the absence of clear markers associated with Kyivan, Halych-
Volynian, or Novgorodian origins. This method is referred to as zero argumen-
tation. In practice, the fewer dialectal “errors” or regionalisms introduced by 

15	Филин Ф. П. Происхождение русского, украинского и беларусского языков. Москва, 1972. С. 629.

a Kyivan, Halych-Volynian, or Novgorodian scribe, the more likely Russian 
linguists are to assign the manuscript to Muscovy – relying not on positive 
identification, but on a presumed default.

Let us examine how this approach functions using the example of a recently 
published Ukrainian manuscript housed in Russia–the 13th-century Yaroslavl 
Horologion. Despite the text exhibiting hundreds of Ukrainian – specifically 
Halych-Volynian – features, the author concludes that the manuscript was cop-
ied by a local scribe from Zalesye. However, this conclusion lacks support from 
any identifiable Muscovite dialectal markers. Instead, the author relies on the 
same zero argumentation: “Therefore, despite the fact that our assumption is 
based on a set of negative characteristics (emphasis mine. – V.M.), we believe that 
the Yaroslavl Horologion was written 
in the north-eastern territory.”16

So why did Russian Slavicists in-
vent the “Russian / Common Rus-
sian / Common East Slavonic” re-
cension of Church Slavonic?

The answer is clear and indisput-
able: the rich written tradition in 
Rus before the 14th century bypassed 
Zalesye, i.e., Muscovy. Writing flour-
ished in the capital city of Kyiv, at the 
prince’s court and the metropolitan’s 
residence. From the mid-11th century, 
two Kyiv-based scriptoria – one at 
the princely court and the other at the 
Kyiv Caves Monastery – were already 
well-known throughout Rus. At the 
same time, writing also developed in 
Novgorod, and later, from the 13th century onward, in Polatsk and Smolensk. 
Thus, Russian language historians and intellectuals, faced with the fact that 
Muscovy had no written tradition before the 14th century – and unable to prove 
that any 14th-century text belongs to a distinct Muscovite literary tradition due 
to the absence of identifiable Muscovite linguistic features – found themselves in 
a difficult position. It was impossible to confirm that any work was produced by 
a local Zalesye scribe. To resolve this dilemma, they had to reconcile the reality 
that for three centuries, writing, painting, and other cultural expressions flour-

16	Андреев А., Афанасьева Т., Соболева А. Ярославский часослов второй половины XIII века. 
Исследование и издание текста. Москва, 2024. С. 149.

Representation of the replacement of е with о 
after sibilants in a Church Slavonic manuscript 
of the Ukrainian (Kyivan) recension – Izbornyk 
of Sviatoslav (1073): чоловѣка, fol. 179v.

Representation of a marginal Ukrainian dialectal 
feature – the use of the ending  ов instead of -ю in 
the instrumental singular of possessive pronouns 
in a Church Slavonic manuscript of the Ukrainian 
(Halych-Volynian) recension – Vienna Octoechos 
( entury): възьмъша съ собов вънѧ, fol. 50.



32

ished in the Rus lands surrounding Muscovy, while Zalesye itself remained cul-
turally barren. Thus, everything that had been distinctive – whether for Kyiv, 
Halych, Volyn, Novgorod, or Polatsk – was rebranded as a “common and insep-
arable” heritage. In doing so, Muscovy was no longer excluded from the shared 
narrative of “Old Rus” writing. Moscow scholars, without substantial evidence, 
hypothetically assigned Muscovy a place alongside the Kyivan and Novgorodi-
an literary traditions. Before the 14th century, no surviving manuscripts can be 
identified as exhibiting distinctly Muscovite linguistic features. Instead, the idea 
of a mythical “common Russian” ethnicity, along with a “common Russian” lit-
erature and a “common Russian” recension of Church Slavonic, has persisted as 
a narrative for the period prior to the 14th century. 

To answer the question of when we can begin speaking of the Old Ukrainian 
recension of Church Slavonic, we must rely on common sense rather than the 
mythologies of Moscow’s academic tradition. It is inconceivable that such a rich 
literary tradition – by medieval standards – as that of Kyiv and Halych-Volyn 
in the 11th to 14th centuries, comprising several hundred manuscripts, should be 
denied recognition as a local tradition – specifically, Kyivan or Halych-Volyni-
an, i.e., Ukrainian. Is it truly plausible that in the 12th century, monk-scribes in 
Kyiv, Halych, or Volodymyr (in Volyn) were primarily concerned, while copying 
ancient manuscripts, with preventing any local linguistic features from appear-
ing in the text – out of fear of disrupting some imagined “Common Russian” 
unity? Clearly, the same logic applies to the scribes of Novgorod, who freely in-
corporated their characteristic ts–ch merger into manuscripts, with little appar-
ent concern for how such regional features might be received in the capital, Kyiv.

Thus, beginning in the 11th century – the period when the first written 
texts appeared on the territory of Ukraine-Rus – there is ample reason to as-
sert the emergence of a distinct Ukrainian recension of Church Slavonic.

Conclusions. The study of the development of the Slavonic languages – 
particularly the East Slavonic group – leads to the conclusion that texts pro-
duced between the 11th and 14th centuries in Kyiv, Halych, Volodymyr (in 
Volyn), and Chernihiv should be considered part of the Ukrainian written 
tradition; those from Novgorod and Pskov, as Novgorodian; from Smolensk 
and Polatsk, as Belarusian; and from Murom, Rostov, Suzdal, Ryazan, Tver, 
and Moscow, as Muscovite (Russian). It is essential to recognize the central 
role of Kyiv as the cultural, religious, and linguistic heart of Rus, where the 
Rus literary tradition – and with it, the linguistic norm – was first formed 
and from which it clearly spread to other regions of Rus. Crucially, this clas-
sification refers to texts created (both spoken and written) by local speak-

ers, not to manuscripts that were imported from other regions – such as the 
Ryazan Nomocanon or the Yaroslavl Horologion, which originated in Kyiv or 
Volyn and were later brought to Muscovy.

The fundamental features of the Ukrainian language were established in 
Proto-Ukrainian territories following the dissolution of Proto-Slavic linguis-
tic unity. This process coincided with the emergence of the earliest original 
texts – such as graffiti and inscriptions on objects – and transcribed texts, 
primarily liturgical books, in the territory of Rus-Ukraine. These features are 
clearly attested from the mid-11th century onward. In secular, original inscrip-
tions, the colloquial speech of the Ukrainian population is plainly visible. In 
transcribed liturgical texts, the vernacular element enters more gradually, be-
coming increasingly prominent over time. Church Slavonic, initially used in its 
South Slavonic form, progressively takes on the features of the local Kyivan 
recension, and later, those characteristic of the Halych-Volynian recension.

These dialectal Ukrainian features – which would eventually form the foun-
dation of the modern language norm – are consistently attested in both secular 
and religious texts from the earliest period of Rus-Ukrainian writing through 
to the present day.

Thus, the uninterrupted development of the Ukrainian language as a dis-
tinct branch of the Slavonic linguistic system, dating back at least to the 9th–
10th centuries, is beyond dispute.

Following the Christianization of Rus-Ukraine, local linguistic features 
began to influence the Church Slavonic language, which had been introduced 
primarily from Bulgarian and other South Slavonic literary centres. As a result, 
the language of the earliest church books copied in Kyivan scriptoria – such as 
the Reims Gospel (first half of the 11th century), the Ostromyr Gospel (1056–
1057), the Turiv Gospel (mid-11th century), The Pandects of Antioch (11th 
century), the Izbornyks of Sviatoslav (1073 and 1076), the Archangelsk Gos-
pel (1092), among others – is referred to as the Church Slavonic language of 
the Kyivan or Rus-Ukrainian recension. It is this Rus-Ukrainian recension –  
unequivocally not the so-called “Common East Slavonic,” “Common Rus-
sian,” or “Russian” recension – that definitively spread over time to other 
territories of Rus.



34

МОЙСІЄНКО 
Віктор Михайлович — 
член-кореспондент НАН України, 
професор кафедри української 
мови Житомирського державного 
університету імені Івана Франка. 
Від 24.02.2022 року й дотепер 
перебуває в ЗСУ.

Viktor Moisiyenko  
Corresponding Member  
of the National Academy  
of Sciences of Ukraine, 
Professor at the Department  
of Ukrainian Language, 
the Ivan Franko State University  
of Zhytomyr. From February 24, 
2022 to the present, he has been 
in the Armed Forces of Ukraine.


